## Feuilleton

Dass die Kirchen den Lock- Gottesannahme für prinzipiell Gottesfrage in einer säkularen Öf- szenierung zu beanspruchen, Krise zu nutzen, um den Gottesdown willig in ein komplet- notwendig erachtet wird oder fentlichkeit sich nicht (mehr) von sondern einen Beitrag zu ihrer gedanken zu promoten, in der tes Einstellen ihrer liturgischen nicht. Diese Alternative gibt es selbst verstehen kann, weil sie die Selbstverständigung zu erbringen. Regel als Demütigung der Men-Tätigkeit ummünzten, war ein aber erst neuzeitlich, weswegen säkular keineswegs mehr durch- Eine theologische Diskretion so- schen in ihrer Selbstachtung. Als zentrales Organversagen. Als bei aller Familienähnlichkeit dann in Streaming-Gottesdiensten Priester vor starrer Kamera allein vor sich hin zelebrierten. schien die "Liturgie" des bei Hiob. Immerhin kommt es im Publikum der eigenen Selbstin- gung oft und oft getan hat: die genug: wozu dem noch den Vor-Freud'schen Witzes am Werk, der Buch Hiob (500–100 v. Chr.) am zufolge im Unabsichtlichen das Wahre sich verrät; hier: die online-Auferstehung der Kirchen im Bild ihres notorischen und nun auch offenkundig absurden Klerikalismus. Der Papst zur Osternacht allein im Petersdom braucht es mehr als solch ein niederschmetterndes Bild? Wäre damit das Zentralversagen nicht schon empörend genug, wurde es auch noch zur Farce, als sich die Großkirchen ausgerechnet von evangelikalen und rechtskatholischen Gemeinden die Zentralität der liturgischen Feier für das kirchliche Selbstverständnis vorführen lassen mussten.

Wären da nicht die vielen Pfarrgemeinden, die vor allem während der Karwoche und den Ostertagen vielgestaltige Weisen ersonnen und praktiziert haben, Orte und Zeiten der wenigstens symbolischen Berührung des in der Liturgie gefeierten Geheimnisses zu schaffen. Und hätte sich nicht im Malstrom der Pandemie, der ganze Gesellschaften in seinen Bann zog und abertausende Menschen verschlang und der sich mit rasender Geschwindigkeit noch immer weiter dreht hätte sich hier nicht an der Stelle des Zentralversagens der Kirchen ein Vakuum aufgetan, als formte sich ein stummes Verlangen, eine schweigende Erwartung: dass die Pandemie in den Horizont Gottes gerückt werden würde. Nicht dass in Zeiten der Not eine säkulare Gesellschaft wieder fromm werden würde. Doch auch sie mag das ihr vielleicht selbst nicht erklärliche - und dennoch legitime - Bedürfnis entwickeln, eine große Katastrophe in einem umfassenden, einem umfassenderen Zusammenhang zu sehen.

Schnell zeigt sich dann freilich, dass der Gottesgedanke - der je umfassendere Zusammenhang - keine Beruhigung bereithält. So, wie er im Bedeutungsfeld zwischen Jerusalem und Athen entwickelt worden ist, handelt es sich um einen Reflexionsbegriff: mit jeder Beanspruchung Gottes im Zusammenhang einer existentiellen menschlichen Not fragt sich von neuem, wer dieser Gott eigentlich sei: Wer ist Gott, angesichts eines pandemisch gewordenen Leids:

Das Dilemma der Theodizee besteht darin, dass sie voraussetzen muss, was doch zu verteidigen sie aufgeboten wird: dass die Gottesannahme noch irgendeine Bedeutung hat, dass noch eine signifikante Anzahl Menschen meint, ohne die Gottesannahme keine Aussicht auf einen umfassenden Begriff ihrer - der? - Wirklichkeit zu haben. Selbst wenn dies, eine integrale Erfassung der Welt, faktisch nicht durchführbar ist, macht es, was die Gottesfrage angeht, genau den Unterschied aus, oh für eine vollständige Beschreibung der Wirklichkeit - sei dies

notwendig erachtet wird oder fentlichkeit sich nicht (mehr) von sondern einen Beitrag zu ihrer gedanken zu promoten, in der Theodizee streng genommen erst raussetzt: God matters. Für die demie Leidenden als auch gegen- dierte Grundrechte, soziale Tormit Leibniz, Anfang des 18. Jahr- Theologie muss daraus folgen, die über Gott verbietet es zudem, das sionen und globale ökonomische hunderts, da ist und nicht schon säkulare Öffentlichkeit nicht als zu tun, was religiöse Verkündi- Zusammenbrüche nicht für sich Ende zu einer entscheidenden Konfrontation zwischen der Klage führenden Titelfigur und Gott selbst. Wir Bewohner der Doppelepoche von Neuzeit und Moderne hingegen werden die "Rechtfertigung Gottes" - denn das bedeutet Theodizee – voraussichtlich unter uns, ohne göttliche Intervention, aushandeln müssen.

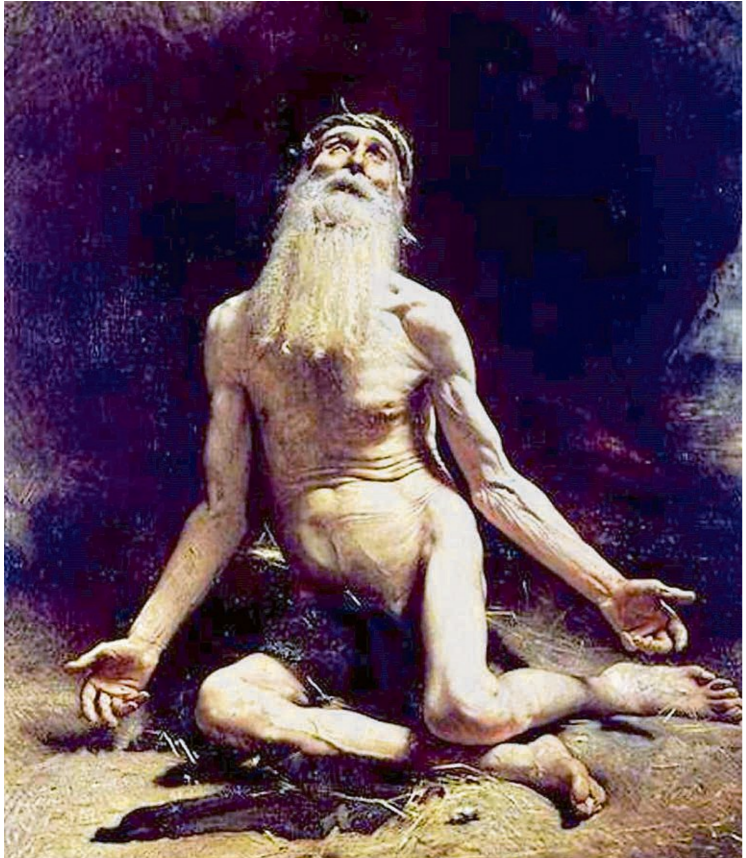
Die Redlichkeit verlangt das Eingeständnis, dass eine unbefangene theologische Erörterung der Von Knut Wenzel

gängig geteilte Überzeugung vo-

wohl gegenüber den in der Pan- wären persönliches Leid, suspen-

## Das schwache Licht der Transzendenz

Der Gottesgedanke in Zeiten der Pandemie



nun realisierbar oder nicht – die Hiob, hier um 1880 gemalt von Joseph Florentin Bonnat (1833-1922).

wurf der Schuld aufbürden, für die all das an Leid und Not Strafe wäre, göttlich verhängt? Die Rationalisierung von Leid als Strafe für Schuld verfängt längst nicht mehr: seit dem Buch Hiob . Stattdessen bricht sich das Bewusstsein eines unausgleichbaren Spalts zwischen Moralität und Lebensglück Bahn: die Klage des Psalmisten, dass es dem Frevler gut geht und dem Frommen Verdient er religiöse schlecht (Ps 73), legt eine Spur bis hinauf zu Immanuel Kants Postulat der Existenz Gottes; diesem allein wäre solch unmöglicher Ausgleich zuzutrauen ("Kritik der praktischen Vernunft").

Frankfurter Rundschau

Theodizee-Frage - wie kommt ben, wenn Gott doch sowohl gut als auch allmächtig ist - zu antvon Allmacht gestrichen wird. Übrig bliebe ein Gott, der gut ist und schwach. Das lässt ihn sympathisch erscheinen: ein solcher Gott erweckt Mitleid - aber verdient er religiöse Anbetung? Auch Buch Hiob zurückgekommen, wird so die Theodizee-Frage ei- manchmal in knappen, verdichtewird nur um eine ihrer Grundbe- in aller Kürze: In der das Buch



Religiöser Glaube in theistischer Prägung gründet sich auf einen handlungsfähigen Gott; solcher Glaube kann sich nicht entzünden, wenn es von vornherein ausgeschlossen ist, dass Gott antworten?" stellt sich hier mit radikaler Schärfe, Auch wäre Kants Gottespostulat sinnlos: ein sympathisch schwacher Gott kann die Kluft zwischen Moralität und Lebensglück nicht schließen. Der theistische Gottesgedanke rechnet mit schichte seiner Herausschälung von dem Interesse angetrieben, die Handlungsfähigkeit Gottes dingtheit hinaus - ist sie All-

Das Konzept von einem allmächtigen Gott denkt ihn als allen Bedingungen vorausgehend. Damit wird nicht nur Gott als ungleich alle Wirklichkeit, die Ge-"Sein" – relativiert. Die Sorge um den unverkürzten biblisch-iüdischen Gottesgedanken hat deswegen Emmanuel Levinas zu der Formulierung gebracht: "Jenseits durchläuft des Seins oder anders als Sein ge-

In ihrem Bedeutungskern ist die Theodizee-Frage intellektueller Ausdruck der Empörung über die Realität des ungerechtem Leids. Die Allmacht Gottes bedeu- Gerechtigkeit tet auch dessen prinzipielle Relativierung. Wer sie streicht, über- strafende, lässt dem Unheil das letzte Wort. Eine Theologie des nur schwachen Gottes handelt sich ungewollt etwas Unfrommes ein.

ken? - Nicht zu Ende jedenfalls. Aporie - Weglosigkeit - ist das GOtt

Ein Gott, der gut ist und schwach, erscheint sympathisch. Ein solcher Gott erweckt Mitleid – aber Anbetung?

Bild für ein Denken, das zu keinem Ende kommt und doch ge-Es ist verführerisch, auf die dacht werden muss. Heinz Robert Schlette hat vor langem schon die das Übel in die Welt, wie kann es Nähe zwischen religiöser Glaunicht zu rechtfertigendes Leid ge- bensoption und aporetischem Denken herausgestellt ("Aporie und Glaube", 1970). Hier drei worten, indem die Zuschreibung Denkweisen im Modus des Aporetischen, die einer säkularen Öffentlichkeit, die der Theologie Rederecht einräumt, sicher die letzte Antwort vorenthalten müssen: Paul Ricœur ist öfter auf das

gentlich nicht beantwortet; sie ten Passagen. Seine Interpretation abschließenden Konfrontation Hiobs mit Gott wird dem Gehalt seiner Klage Recht gegeben: sein Leid ist grundlos, ungerecht. Die eigentliche Hiob-Frage - "Warum ..?" – bleibt ohne Antwort. Gottes Vorwurf gegen Hiob zielt auf die Dimension seiner Klage: Indem Hiob Gott um sein Leid verklagt, totalisiert er es. Indem er sein Leid in die Proportion Gottes versetzt, lässt er es zur letztbestimmenden Macht über seine Existet, eingreift, hilft. Die alt- und tenz werden. Dass von irgendwoanders bekannte Frage "Wozu be- her und unausrechenbar doch noch ein Lichtstrahl des Sinns in das Dunkel der Sinnlosigkeit fällt, against all odds, ist für die absolut gewordene Klage keine Möglichkeit mehr. Die Klage muss sich aus sich selbst begrenzen; ist sie die Artikulation der Unerträglicheinem handlungsfähigen Gott. keit des Leids, muss sie der Mög-Der Monotheismus war in der Ge- lichkeit des Einbruchs eines rettenden Sinns Raum lassen. An Gott zu glauben wird

durch die Erfahrung sinnlosen absolut zu denken: über alle Be- Leids zugleich unmöglich und notwendig. Unmöglich wird die Unterstellung eines immer schon gegebenen Sinns; notwendig wird die Offenheit für einen vielleicht. wer weiß, doch noch sich einstellenden Sinn. Die Situation Hiobs, bedingt gedacht, sondern zu- über den Sinn seines Leids keinen Aufschluss zu haben, kehrt in den samtheit dessen, was ist - das Schriften der frühen Christen

eine Geschichte der Transformationen: der aus aus Liebe zürnende wird zu einem Wie also die Theodizee den- melancholischen

wieder: Unrechtes Leid, das nicht abgewendet werden kann, zu ertragen, eine Last mithin zu tragen, die eigentlich zu schwer ist, nennt der erste Petrusbrief "Gnade" (1Petr 2.19). Norbert Brox hat den Text in seinem exegetischen Kommentar (1979) durchgängig von einer "Logik der Gnade" getragen gesehen.

Der biblische Gott durchläuft

eine Geschichte der Transformationen; der aus Gerechtigkeit strafende, aus Liebe zürnende wird zu einem melancholischen Gott, der kein Unheil, nicht Sintflut noch Plagen, über die Menschen bringt, dem nur noch bleibt, das Unheil, das die Menschen selber über sich und die Welt bringen, zu bezeugen und gewissermaßen notariell festzuhalten (vgl. Jeremia 7,11). Was ihn melancholisch werden lässt? - Dass er sich vorbehaltlos auf seine Schöpfung Menschen in ihr – eingelassen hat. Er bestimmt seine Allmacht zu unbedingter Liebe. "Bad Case Of Loving You": kein Psalm, nur ein Pop-Song (Moon Martin, 1978), der aber den Kern dieser

Menschenliebe Gottes trifft. Mit einem Amalgam aus mystischem Paradox und der Nonchalance des Pop könnte sie als mighty surrender bezeichnet werden: jene machtvolle Selbstübergabe, mit der Gott sich zum Sklaven erniedrigt, indem er den Tod des Menschen Jesus mitstirbt (vgl Paulus an die Philipper 2,6-8). Der Gott Jesu ist nicht schwach. Doch am Kreuz, Werkzeug und Zeichen menschlicher Zerstörungsmacht, bestimmt er seine Macht zu einer negativistischen Präsenz. Edward Schillebeeckx hat dies in einer Theologie der "wehrlosen Übermacht Gottes" entfaltet (1987). Ein die menschliche Vernichtungsmacht machtvoll besiegender Gott würde sie dadurch nur bestätigen; der wehrlose Gott lässt sie ins Leere laufen und entwaffnet sie so. Gottes Allmacht präsentiert sich am Kreuz als De-Legitimation aller Macht. Am Ende gilt aber: Keiner

Theorie, und sei sie noch so ausgefuchst, kann dieser Gott passgerecht eingefügt werden - wenn anders er nicht komplett verfehlt werden soll. Das hat Martin Luther durch den Gedanken vom Deus absconditus, dem verborgenen Gott, der Theologie mit scharfem Strich eingezeichnet (1525). In der Folge ist dies dunkel ausgemalt worden, bis zur Abgründigkeit Gottes. Diese als absolute Unverfügbarkeit Gottes aufzufassen, entspräche der vorhin genannten theologischen Diskretion besser, als aus ihr doch wieder das Drohbild eines pandemischen Vergeltungsgottes heraufzubeschwören. Auch in seiner Selbst-Offenbarung bleibt Gott Geheimnis (Karl Rahner, 1959) - wie schlussendlich jeder Mensch auch.

Ist die Liturgie nicht, gerade als Ritual, jene entlastende Begegnung von Mensch und Gott, die beiden wie ein zwangloses Gespräch ihr Geheimnis belässt?

Knut Wenzel ist Professor für Dogmatik und Fundamentaltheologie am Fachbereich Katholische Theologie der Goethe-Universität Frankfurt.

## **TIMES MAGER** Logistik Von Stephan Hebel



Coeben hat das Times mager den Beruf des Corona-Logistikers (m/w/d) erfunden. Und das hat folgende Gründe:

Der Besuch bei Freundinnen, Freunden und Verwandten stellt ia ohnehin eine gewisse Herausforderung dar. Da heutzutage Hinz und Kunz meint, über den halben Globus oder zumindest das ganze Land verteilt leben zu mung mit den Möglichkeiten des müssen, sind genaueste Absprachen bezüglich An- und Abreise, Speisenfolge ("Was frühstückt ihr noch mal?"), Spaziergangs-Neigung, Rot- oder Weißwein beziehungsweise Bevorzugung von Restaurantbesuchen (Reservierung!) zu treffen.

Es folgt dann noch die Buchung von Tickets, die Bevorratung mit Proviant, die Abholfrage ("Wir kommen zum Bahnhof, klar!" – "Nee, müsst ihr wirklich nicht!" - "Echt nicht?"), der darauf folgende interne Austausch unter den Reisenden ("... und wir Deppen beim letzten Mal, mitten als auch auf dem Heimweg. durch die Stadt zum Bahnhof...") sowie die genaue Prüfung der am Zielort bestehenden beziehungsweise bevorstehenden Wetterlage.

Wenn Sie sich je gefragt haben, am Abreisetag plötzlich ein Fern- ter. Dunkle Zeiten.

sehabend zu Hause bei Wasser und Brot so reizvoll erscheint, das soeben Geschilderte war die Antwort. Und das gilt sogar dann, wenn Sie Ihre Freundinnen, Freunde und Verwandten ernsthaft mögen sollten.

Nun ist Ihnen sicher aufgefallen, dass all die hier aufgezählten Aspekte bereits in jener fernen Zeit Gültigkeit besaßen, die wir heute als "Normalität vor Corona" zu bezeichnen pflegen. Sollten Sie allerdings je das Bedürfnis verspüren, in der gegenwärtigen Epoche Ihre Freundinnen, Freunde oder Verwandten zu besuchen. dann machen Sie sich bitte darauf gefasst, dass Sie einen Corona-Logistiker (m/w/d) brauchen.

Diese Person wird Ihnen die Arbeit abnehmen, die oben ge-Herausforderungen durch eine harmonische Abstim-Lebens in der Pandemie zu verbinden. Diese Person wird Ihren Termin so lange verschieben, bis Sie am Zielort das nötige Wetter haben, um draußen zu speisen. Diese Person wird Ihnen ein günstiges Hotel besorgen, weil Sie es nicht wagen, sich über Nacht in der Wohnung Ihrer sympathischen, aber womöglich ansteckenden Freundinnen, Freunde oder Verwandten aufzuhalten. Diese Person wird Ihnen ein Supersparpreisticket erster Klasse in einem weitgehend leeren Zug organisieren und das sowohl auf dem Hin-

Schade eigentlich, dass es diese Person nicht schon deshalb gibt, weil das Times mager sie gerade erfunden hat. Kümmern Sie sich also bitte selbst, und zwar warum Ihnen praktisch immer schnell. Irgendwann wird es Win-

## Charité empfiehlt volle Säle

Stellungnahme: Klassikkonzerte und Oper "mit einer strengen Maskenpflicht" möglich

 ■ The proof of the pro gleichzeitiger Maskenpflicht ausgesprochen. Unter der Maßgabe, allen Besuchern korrekt getragen wird, "ist eine Vollbesetzung der Sitzplätze möglich", heißt es in



**leer, Maske bis Konzertbeginn.** AFP Charité.

**L**orscher der Berliner Charité einer am Montag in Berlin veröffentlichten "Stellungnahme zum setzte Säle bei Klassikkonzerten Publikumsbetrieb von Konzertund Opernvorstellungen bei und Opernhäusern während der Covid-19 Pandemie" der Charité Institute für Sozialmedizin und dass ein Mund-Nasen-Schutz von Epidemiologie sowie für Hygiene und Umweltmedizin.

"Das Publikum von Klassikveranstaltungen ist diszipliniert und hat ein aufgeklärtes Verständnis für gesundheitliche Zusammenhänge", sagte der Direktor des Instituts für Sozialmedizin und Epidemiologie der Charité, Stefan Willich, dem Sender RBB-Inforadio. Zudem werde während der klassischen Konzerte nicht gesprochen. Deshalb habe das Institut ein spezifisches Konzept für Klassikveranstaltungen in Coronazeiten entwickelt. "Der Wunsch des Publikums nach dem direkten Konzerterlebnis ist groß. Mit einer strengen Maskenpflicht sowie den weiteren Schutzmaßnahmen ist ein sicherer Konzert- und Opernbetrieb auch in voll besetzten Sälen möglich", zitierte der Sender den Forscher weiter.

Autorinnen der Stellungnahme sind neben Willich auch Anne Berghöfer vom Institut für Sozialmedizin und Epidemiologie sowie Miriam Wiese-Posselt und Petra Gastmeier von Institut für Salzburg 2020: jeder zweite Platz Hygiene und Umweltmedizin der